
1 

“As minhas aventuras na república portuguesa” ou Portugal tal 

como ele é 

 

Maria Filomena Barradas 
Escola Superior de Tecnologia e Gestão – IPP 

filomenab@gmail.com 
 

 

Resumo 
Entre 1988 e 1990, Miguel Esteves Cardoso, director do semanário O Independente, escreveu e 
publicou nesse jornal a série de crónicas “As minhas aventuras na república portuguesa”. A 
reunião destes textos em volume homónimo, ainda durante 1990 e antes do fim da série no 
jornal, mostra bem a popularidade de que gozavam.  
“As minhas aventuras na república portuguesa” são um olhar distanciado, crítico e divertido 
sobre o Portugal recém-entrado na CEE. Contra o discurso efusivo do “Portugal na CEE” e 
contra o discurso da crise, que tende a mitificar o passado glorioso, estas crónicas pedem ao 
leitor que corrija o seu olhar face à realidade e aceite Portugal tal como é.  
 
Palavras-chave: Portugal; Europa; anos 90; Miguel Esteves Cardoso; o independente 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

Na passagem da década de 80 para a década de 90 do século XX,  as fronteiras 
geográficas, políticas e simbólicas que estruturavam o mundo desde o pós-guerra 
dissolviam-se: a queda do muro de Berlim, a reunificação alemã, a desagregação do 
bloco soviético, o fim do apartheid ou a invenção do protocolo http são disso exemplo. 
Neste cenário, os governos ocidentais e capitalistas perfilavam-se como as melhores 
formas de governação, como confirmavam, por um lado, a prosperidade geral, e por 
outro lado, a queda da URSS, enquanto modelo político alternativo ao capitalismo.  

Ao nível português, o período de perturbação política, económica e social que 
caracterizara o pós-25 de Abril chegava ao fim. À medida que o regime democrático se 
consolidava, criavam-se as condições para a ocorrência de mudanças profundas na 
sociedade portuguesa, para as quais contribuíram quer os governos liderados por 
Cavaco Silva (1985-87; 1987-1991 e 1991-95), quer o facto de Portugal ter passado a 
fazer parte da Comunidade Económica Europeia (1 de Janeiro de 1986).  

Graças ao boom económico desse período, Portugal conseguiu aproximar-se do 
resto da Europa. O sentimento geral entre os portugueses era de bem-estar: não só os 
salários tinham aumentado e o emprego crescido, como havia sinais claros de que 
Portugal estava mais moderno e mais europeu – a rede viária expandia-se; o consumo 
crescia; o acesso aos progressivos graus de ensino aumentava; mais gente chegava à 
universidade; novos espaços de diversão e de convivialidade nasciam; os hábitos e as 
mentalidades modificavam-se.  

Foi neste cenário aqui traçado sucintamente que em 1988 apareceu o semanário O 
Independente. Nascido dos interesses de um grupo económico privado (a SOCI – 
Sociedade de Comunicação Independente), o novo semanário desejava ser uma 
alternativa às ofertas de informação existentes, nomeadamente ao Expresso e ao 
Semanário. 

Publicado durante dezoito anos (Maio de 1988 – Setembro de 2006), apontam-se 
como características fundamentais de O Independente o olhar cínico sobre a política, a 
linguagem irónica e arejada, que contrastava com a linguagem jornalística típica, e a 
irreverência.  

Nunca tendo ocultado o seu posicionamento político e ideológico como 
conservador e de direita, O Independente desde logo esclareceu os leitores acerca da 
ideologia professada. Para além disso, o semanário empenhou-se em formar o público, 
ao fornecer-lhes um quadro de referências alternativo aos discursos existentes.  

Ao longo deste artigo explicarei como é que no seu primeiro ano e meio de 
existência, O Independente procurou estabelecer um diálogo com a comunidade 
nacional, propondo uma nova leitura da identidade portuguesa, a partir das crónicas As 
minhas aventuras na república portuguesa, escritas pelo então director do jornal, 
Miguel Esteves Cardoso. 

Publicadas a um ritmo semanal, entre Maio de 1988 e Maio de 1990, estas 
crónicas foram logo reunidas num volume em Abril de 19901, o que atesta bem a 
popularidade de que gozavam. Ao longo deste artigo, defenderei a leitura destas 
crónicas como réplica quer aos discursos oficiais que, à época, se ocupavam tanto do 
elogio da entrada na CEE, como da glorificação dos Descobrimentos, cujo quinto 
centenário então se celebrava; quer ao quer ao discurso da decadência e da crise, um dos 



3 

mais frequentes topos no que à identidade portuguesa respeita. Assim, nas suas 
crónicas, Miguel Esteves Cardoso acaba por traçar uma imagem alternativa às imagens 
predominantes de Portugal e dos portugueses.  

O título As minhas aventuras na república portuguesa, escolhido para esta série 
de crónicas, é pleno de sugestões: à “aventura” associamos o inesperado e o 
extraordinário, que merece ser relatado; as aventuras são vividas pelo próprio cronista 
na “república portuguesa”. Portugal, assim apresentado, configura-se como um espaço 
geográfico, político e cultural no qual o cronista é um explorador ou um antropólogo, 
que precisa de criar distanciamento para melhor observar o seu objecto de estudo.  

Também a biografia e a filiação político-ideológica do cronista ajudam a explicar 
a escolha do título – afinal, Miguel Esteves Cardoso é filho de mãe inglesa, fez os seus 
estudos no Reino Unido e é um conservador monárquico, factores que potenciam o seu 
distanciamento crítico.  

Poder-se-ia pensar que aquilo que uma visão conservadora do mundo proporia era 
uma fixação no passado, tempo de um paraíso perdido. No entanto, creio que a proposta 
de Miguel Esteves Cardoso não é essa. A sua lógica é a da continuidade; para ele, é 
preciso preservar o passado, a memória, o património comum, mas sem o mitificar e 
sem o substituir por uma versão actualizada e moderna, que dele faça tábua rasa. 

A saudade poderia perfilar-se como o mecanismo cultural propiciador da 
continuidade. Considerada traço distintivo da identidade portuguesa, Teixeira de 
Pascoaes ergueu-a, no início do século XX, à condição de uma filosofia – o Saudosismo 
– pela qual a regeneração da nação se operaria.  

No entanto, Miguel Esteves Cardoso não reconhece o potencial regenerador da 
Saudade. Por isso, em “A aventura das Saudades”, afirma que a saudade é “um 
genocídio sentimental” (p. 18); as saudades resultam de “qualquer coisa que coisa que 
não está bem” (p. 18) e que os portugueses divinizam, ao invés de corrigirem. A 
saudade é forma de amputação, que os portugueses não se empenham em sanar e que 
faz parte duma ética do sofrimento. É “a lição portuguesa ao mundo: sofrer é um 
método de aprendizagem: Sofrer é viver. Sofrer é saber”, como se diz na “Aventura de 
sofrer” (p. 105). Para este comprazimento aditivo, Miguel Esteves Cardoso propõe a 
solução da sua mãe que, sendo inglesa “ama Portugal mais do que qualquer português”: 
“Não é o fim do mundo” (p. 107), uma lição que os portugueses teimam em ignorar.  

Esta falta de pragmatismo pode ser associada ao modo como, entre outras coisas, 
o trabalho é visto:  

“No fundo da nossa consciência colectiva, nós acreditamos que o trabalho, só por 
si, não se justifica (…) o trabalho só se aceita socialmente quando é absolutamente 
inevitável”2. 

Miguel Esteves Cardoso parece ecoar as palavras de Antero de Quental, n’ As 
Causas da Decadência dos Povos Peninsulares (1871), quando afirmava que os 
portugueses preferiam ser aristocratas pobres e ociosos, em vez de uma sociedade 
próspera e trabalhadora. 

No entanto, as semelhanças ficam-se por aí. Antero era um revolucionário e um 
republicano, um intelectual que apontava o afastamento de Portugal e Espanha em 
relação à Europa e que defendia a federação peninsular como parte da solução para o 



4 

problema. Miguel Esteves Cardoso é conservador e monárquico, um crítico da 
federação europeia. Para ele, por virtude da entrada na CEE, abandonaram-se hábitos e 
atitudes que distinguiam os portugueses: as pessoas querem agora trabalhar e produzir; 
parecem ter abandonado os velhos hábitos; parecem, afinal, ter perdido o horror ao 
trabalho – e achando que assim são mais europeus: 

“Temos à nossa frente um Portugal sedento de se ‘desenvolver’, de ser ‘mais 
como’ os países ‘mais evoluídos’, um pobrezinho mais consentâneo com os senhores 
que secretamente julga estarem a sustentá-lo.”3  

No final do século XX, a Europa continuava a representar, tal como no século 
XIX, a utopia do progresso e da civilização, de que Portugal permanecia alheio. 
Eduardo Lourenço explica o modo como o século XIX e em especial a Geração de 70 
encarava a questão da Europa, contribuindo para a sua mitificação: 

“Mas o que [a Geração de 70] exigia era um Portugal-outro, um Portugal onde se 
actuasse, se vivesse, se pensasse e se inventasse como na Inglaterra, na Alemanha, na 
França, em suma, na única Europa que merecia esse título que desde então designa 
menos uma entidade geopolítica, uma história comum, do que um mito, o da 
Civilização, do Progresso, da Cultura como espelho e instrumento regenerante do 
destino humano. Europeizarmo-nos, nesse preciso sentido, tornou-se então a obsessão 
quase unânime da elite portuguesa e toda a nossa cultura se vai inscrever no espaço da 
Europa e em função do objectivo de a apagar.”4 

O mito da Europa reavivou-se pela entrada de Portugal na CEE, que alguns 
quadrantes entendiam como uma espécie de portal mágico, que uma vez cruzado, daria 
acesso directo à prosperidade, ao progresso, à civilização, arrancando Portugal da treva 
e do atraso.  

Tal como um século antes, Eça de Queirós, criticava, no último capítulo de Os 
Maias, o exagero e o acriticismo com que o modelo europeu era recebido e reproduzido 
em Portugal5, também Miguel Esteves Cardoso criticará os seus compatriotas, em “A 
Aventura da Europa” (p. 129) pelas mesmas razões:  

“Aconteceu o pior pesadelo – estamos a tornar-nos europeus à portuguesa. Ou 
seja seguimos a versão Amoreiras da grande herança greco-romana.” 

Miguel Esteves Cardoso manifesta a sua estranheza perante o facto de que, 
associada à celebração da Europa exista (ainda) a fixação na memória dos 
Descobrimentos. Europa e Descobrimentos são mesmo compatibilizados no discurso de 
políticos e eurodeputados6, numa sobreposição de discursos (oficiais) que é patética (o 
destaque é meu): 

 “Aqueles que mais se destroçam para serem Europeus, empenhando a prata da 
família para alcançar o talher de plástico do aeroporto de Bruxelas, são os mesmos que 
se sentem privilegiados e importantes só por serem portugueses. Toda a classe política 
(…) sofre desta provinciana patetice. Portugal é a ‘nossa terra’ a nossa querida 
terrinha, o torrão, o nosso niquinho niquento de nação. E tanto faz ser Portugal 
inteiro como Montemor ou Arcos de Valdevez.”7  

De maneira a inverter este estado de coisas, Miguel Esteves Cardoso apela àquilo 
que designa como ao verdadeiro patriotismo – um patriotismo que é mais cosmopolita e 
mais europeu do que se podia supor (o negrito é da minha responsabilidade): 



5 

“São já (foram sempre) poucos os verdadeiros patriotas – aqueles que amam 
Portugal inteiro, passado e presente, Celorico e Lisboa, emigrante e cosmopolita, 
ao mesmo tempo que reconhecem, chateados, que Portugal está uma miséria há 
muito, muito tempo (…). Ser nacionalista não é, ao contrário do que diz a Esquerda 
estúpida, dizer que Portugal é que é bom. É dizer que, por muito mau que 
visivelmente seja, Portugal é que é nosso. Portugal é o que nos calhou. (…) 

Um verdadeiro patriota ocupa-se da Pátria inteira. Não ‘escolhe’ os melhores 
bocadinhos (…) como fazem os nossos dirigentes intelectuais e políticos. Isso é fácil e é 
mesquinho. É artesanato de boca. É o que fazem os turistas.”8 

Assim, aquilo que Miguel Esteves Cardoso propõe é que se proceda a uma 
correcção da auto-imagem dos portugueses enquanto comunidade9. Só pela auto-estima 
e pela aceitação dos defeitos e virtudes – que revestem qualquer comunidade – se 
poderá corrigir a imagem deformada que os portugueses têm de si mesmo. Isso implica 
a aceitação do passado, mas não a sua divinização10. 

A defesa da tese de que “Portugal é que nosso” ou “My country right or wrong” 
na crónica “A aventura da Europa” motivou uma crónica-resposta de Vasco Pulido 
Valente, colunista-convidado de O Independente, no número seguinte do jornal. Em 
“Desamar a nossa pátria” (O Independente, nº 43, 10 de Março de 1989), Pulido 
Valente rejeita a tese de Esteves Cardoso e acusa-o quer de desconhecer “as mais 
amoráveis tretas e vergonhas dos últimos tempos”, quer de viver afastadamente o seu 
amor pela pátria: “Amar de longe as tretas e vergonhas da pátria não custa nada. Viver 
delas e com elas dói e diminui”. 

A resposta de Miguel Esteves Cardoso chega no mesmo número de O 
Independente, na crónica “A aventura da Resposta à Coluna de Vasco Pulido Valente na 
Página 5”. Considerando que Vasco Pulido Valente é “o típico intelectual português” e 
que isso justifica a sua amargura, Esteves Cardoso esclarece que não há outra solução 
senão gostar de Portugal. A relação que se deve manter com a pátria não é uma relação 
intelectualizada, como aquela que Vasco Pulido Valente e outros propõem; é uma 
ligação da ordem do familiar e do emocional, porque: “Há qualquer coisa de português 
em todas as coisas e pessoas portuguesas, sejam boas ou más, estejam erradas ou 
certas”.  

Só aceitando e amando Portugal, para lá dos seus defeitos, se será um bom 
português e, por extensão, um bom europeu – alguém que entenda que a Europa é muito 
mais do que uma entidade “abstracta, supra-nacional, anti-histórica”11, fundada em 
relações de tipo económico ou alavanca do tão desejado progresso. A Europa assim 
concebida é um território e um repositório de artefactos culturais, que estão ao alcance 
de qualquer um. Por isso, Miguel Esteves Cardoso afirma, peremptório (o destaque é 
meu): 

 “A Europa não é desafio nem problema. Desafio e problema somos nós. A 
Europa que interessa (…) já nós temos. Está em livros que podemos ler, discos que 
podemos ouvir, museus e lugares que podemos visitar. Os Portugueses, de resto, 
sabem muito mais acerca da Europa do que a Europa sabe acerca dos portugueses. 
Já somos, se calhar, o povo mais europeu da Europa. Somos, com os Holandeses, os 



6 

mais abertos, interessados, curiosos. Não façamos partes gagas, fingindo que não 
sabemos e que não somos nada.”12 

O conservadorismo de Miguel Esteves Cardoso move-o no sentido da preservação 
do existente, porém, o sentido de preservação não deve confundir-se com imutabilidade 
ou com a cristalização do passado. Nas crónicas aqui apresentadas, vemo-lo a atacar 
tanto essa idealização do passado, como o deslumbramento com o futuro, em especial 
com a Europa, Quinto Império talhado à medida do fim do século XX português. 

As crónicas de Miguel Esteves Cardoso são um diagnóstico e uma proposta de 
remédio para os males de que padece a nossa identidade colectiva. Afinal o que é a 
identidade? A um nível individual, a identidade é o modo como me apresento aos outros 
e como os outros me reconhecem. A minha identidade é o meu nome, e tudo aquilo que 
me individualiza perante os outros: a cor dos olhos, o comprimento do cabelo, o estado 
civil, a roupa que visto, os filmes que vejo ou os livros que leio. A minha identidade é 
dinâmica; é afectada por eventos e experiências, embora conserve um fundo 
permanente. 

Não creio que haja razões para pensar que a identidade de uma comunidade tenha 
um comportamento muito diferente. A principal diferença residirá no facto de que os 
membros da comunidade têm de se conceber – ou de se imaginar – como membros 
efectivos dessa comunidade. Consideramo-nos portugueses, porque, colectivamente, 
partilhamos uma ideia do que é ser português e isso torna-nos efectivamente português, 
ou seja, membros desta nação que é Portugal13. 

Autores como Benedict Anderson ou Marshall MacLuhan sublinham a 
importância da imprensa e dos jornais, enquanto veículos privilegiados da construção da 
ideia de nação. É certo que os dois académicos se reportam sobretudo aos séculos XVIII 
e XIX, quando por virtude da Revolução Francesa e do ideário romântico se assiste a 
uma reconfiguração dos espaços geográfico, político e simbólico. Os jornais 
proporcionaram uma base comum de entendimento, ao fixarem uma língua vernacular 
comum e ao divulgarem um repertório de imagens e formas, que são inscritas e 
absorvidas pela identidade colectiva.  

Apesar de actualmente a imprensa escrita ter perdido muito do seu impacto para a 
televisão e para a internet, ela continua a ter impacto. Mais teria em 1988, quando O 
Independente saiu pela primeira vez, apresentando-se, como um produto diferenciado e 
com uma identidade bem clara – democrata, conservador e liberal – e com uma missão 
– estabelecer um diálogo com a nação.  

As minhas aventuras na república portuguesa estabelecem esse diálogo com a 
nação. Num tom bem-humorado e divertido (e, por isso, mais persuasivo, porque actua 
pela adesão emotiva e não pela adesão intelectual), Miguel Esteves Cardoso reflecte e 
propõe-nos que reflictamos sobre esta nação que é Portugal. Para Miguel Esteves 
Cardoso, a identidade portuguesa não é uma identidade em crise, mas uma identidade 
mal resolvida, uma identidade que não se quer aceitar a si mesma. Esse trabalho de 
aceitação terá de resultar de um ajustamento em relação à auto-imagem que temos. 
Afinal, chegados ao final do século XX, não somos nem Império, nem Quinto Império. 
O Portugal que Miguel Esteves Cardoso e nos propõe não é o que foi, nem é o que 
hipoteticamente será: é o que é.  



7 

                                                           

Notas 
1 Ao longo do artigo, remeterei preferencialmente para a edição em livro das crónicas.  

2“ A aventura do trabalho”, p. 97. 

3 “A aventura do trabalho”, p. 98. 

4 Nós e a Europa ou as duas razões, p. 30. 
5 “Carlos pasmava. (…) E o que, sobretudo, o espantava, eram as botas desses cavalheiros, botas 
despropositadamente compridas, rompendo para fora da calça colante, com pontas aguçadas e reviradas, 
como proas de barcos varinos… 
Ega esfregava as mãos. Sim, mas precioso! Porque essa simples forma das botas, explicava todo o 
Portugal contemporâneo. Via-se ali como a coisa era. Tendo abandonado o seu feitio antigo, à D. João VI, 
que tão bem lhe ficava, este desgraçado Portugal decidira arranjar-se à moderna: mas sem originalidade, 
sem força, sem carácter para criar um feitio seu, um feitio próprio, manda vir modelos do estrangeiro – 
modelos de ideias, de calças, de costumes, de leis, de arte, de cozinha… Somente lhe falta o sentimento 
da proporção, e ao mesmo tempo que o domina a impaciência de parecer muito moderno e muito 
civilizado – exagera o modelo, deforma-o, estraga-o até à caricatura.” (Os Maias, pp. 669-670). 
6 Lê-se em “A aventura dos Descobrimentos” (p. 221):“Há pouco tempo [Carlos Pimenta] disse que a 
adesão portuguesa à CEE era uma aventura igualável à Epopeia marítima.” 

7 “A aventura da Europa”, p. 130. 

8 “A aventura da Europa”, pp. 130-131. 

9 Diz Eduardo Lourenço: “Enquanto indivíduos, os Portugueses vivem-se, normalmente como pessoas 
sem problemas, pragmáticas, adaptáveis às circunstâncias, confiantes na sua boa estrela, herdeiros de um 
passado e de uma vida sempre duramente vividos mas sem fracturas ou conflitos particularmente 
dolorosos ou trágicos. É enquanto povo ou nação que esta imagem, eminentemente positiva e banal de si 
mesmos, é objecto de singular distorção (…)”. (Nós e a Europa, p. 19). 
10 Em 1988, o cancelamento do programa Humor de Perdição, por causa de uma entrevista ficcionada à 
Rainha Santa Isabel deixava claro o entendimento existente em relação ao passado histórico português, 
uma vez que se considerou que o sketch atentava contra os valores nacionais. De salientar ainda que as 
“Entrevistas Históricas” eram escritas por Miguel Esteves Cardoso e que só dez anos depois, em 1998, é 
que a RTP exibiu toda a série do programa de Herman José.  

11“A aventura da Europa”, p. 132. 

12 “A aventura da Europa”, p. 132. 

13Cf. Imagined Communities, pp. 6-7. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

                                                                                                                                                                          

Bibliografia 

Anderson, Benedict. (1996). Imagined communities reflections on the origin and spread of nationalism 
(2nd rev. and extended ed.). London: Verso. 

Cardoso, Miguel Esteves. (1990). As Minhas Aventuras na República Portuguesa. Peninsulares/Especial. 
(5ª ed [1994]) Lisboa: Assírio & Alvim 

Ferreira, Gil Baptista. (2007) “A definição da identidade europeia. Comunicação, memória e cidadania”. 
Esteves, João Pissarra (org). Comunicação e Identidades Sociais. Lisboa: Livros Horizonte 

Gellner, Ernest. (1993). Nações e nacionalismo. Lisboa: Gradiva. 

Hobsbawm, Eric. (1988). Tradições inventadas. Lisboa: Direcção-Geral dos Desportos. 

Hobsbawm, Eric. (1998). A questão do nacionalismo nações e nacionalismo desde 1780 programa, mito, 
realidade. Lisboa: Terramar. 

Lourenço, Eduardo. (1988). Nós e a Europa ou as duas razões. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda. 

O Independente. (1988) propr. SOCI Sociedade de Comunicação Independente; dir. Miguel Esteves 
Cardoso. Lisboa : Soci: Vasp [distrib.] 

Pascoaes, Teixeira de. (1988) A Saudade e o Saudosismo. Pinharanda Gomes (compilação, introdução, 
fixação e notas de). Lisboa: Assírio & Alvim  

Queirós, Eça de. (1986) Os Maias – Episódios da Vida Romântica. Biblioteca Ulisseia de Autores 
Portugueses. Lisboa: Ulisseia,  

Quental, Antero de. (1994) Política. Obras Completas de Antero de Quental. Ponta Delgada: 
Universidade dos Açores, 1994 

Vieira, Joaquim. (1999). Portugal século XX - Crónica em imagens. Lisboa: Círculo de Leitores. 

 


